
preencoded.png

L'Advaita Védanta : Une voie vers le Soi

Une exploration de la philosophie métaphysique indienne qui propose une voie de libération par la connaissance du Soi. Cette présentation 

partage une compréhension personnelle de cette tradition millénaire, sans prétendre à l'exhaustivité du vaste corpus védantique.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Précautions essentielles

Les Fondements du Védanta

Une Force Transcendante

Le védanta pose l'existence d'Ishvara, une force divine. Pratiquer 

cette voie sans foi en Dieu serait dénué de sens. Cette tradition 

affirme l'unité de toutes les existences : l'univers et l'individu 

partagent une même nature divine, diversement manifestée.

Universalisme, Non Syncrétisme

Le védanta reconnaît que toutes les religions mènent à la même 

Vérité. Il ignore les distinctions de races, nationalités ou castes. Son 

but n'est pas de convertir, mais d'offrir des moyens pratiques 

adaptés à chaque tempérament pour réaliser sa propre tradition.

« Si j'aide quelqu'un, je m'aide moi-même ; si je blesse quelqu'un, je me blesse moi-même. »

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Qu'est-ce que l'Advaita Védanta ?

1

ADVAITA

Pas deux / Non duel

Le principe fondamental de la non-dualité, affirmant qu'il n'existe 

pas de séparation entre l'individu et l'absolu.

2

VEDANTA

La fin des Védas

Les derniers textes des Védas et le but ultime de ces écritures 

sacrées de l'hindouisme, révélant la connaissance suprême.

Shankara Charya, éminent philosophe du VIIIe siècle, a démocratisé cette science de la conscience dont l'origine remonte à des milliers 

d'années avant notre ère. Cette tradition née de l'hindouisme propose de dépasser et d'unir tous les principes religieux multiples et parfois 

contradictoires des différentes écoles hindouistes.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Le Corpus Scripturaire

Les Upanishads

108 textes philosophiques des Védas, 

comme les perles du Mala. Ils traitent de 

la nature de l'homme et de l'univers, ainsi 

que de l'union de l'âme individuelle ( JIVA) 

ou SOI (ATMAN) avec l'âme universelle 

(BRAHMAN).

La Bhagavad Gītā

Le texte final du Mahabharata, dialogue 

métaphysique entre Krishna et Arjuna 

sur l'action juste et la réalisation 

spirituelle.

Les Brahma Sūtra

Textes fondamentaux systématisant la 

philosophie védantique, écrits en 

sanskrit, la langue révélée des mantras.

Ces textes sont considérés comme révélés, « vus » par des moines en méditation appelés RICHIS, qui entendaient les védas et les restituaient 

en stances védiques selon la tradition orale du Rig Veda.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Une Tradition Ésotérique

« TOUT EST BRAHMAN »
Le védanta est une tradition ésotérique au sens de l'Unité du monde, de l'Homme et de Dieu. « Je suis cela » disait Nisargadatta, grand maître 

contemporain. Ce « je » ne renvoie pas à la personnalité, mais au SOI, la CONSCIENCE COSMIQUE.

Mystique Chrétienne

Maître Eckhart, Récit du pèlerin russe

Mystique Juive

La Kabbale

Mystique Musulmane

Le soufisme de Rumi et Shams de Tabriz

Bouddhisme

Traditions contemplatives

Hindouisme

Traditions dévotionnelles

Taoïsme

Philosophie de l'harmonie

Cette tradition partage des points de convergence avec toutes les traditions ésotériques des six grandes religions révélées.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

La Réalisation : Libération de la Souffrance

La réalisation correspond à ce que les bouddhistes appellent « illumination ». Le concept est simple intellectuellement, mais beaucoup plus ardu à 

trouver et à stabiliser dans l'expérience vécue.

La Libération

Se libérer de la souffrance en cessant de s'identifier à la personnalité, à l'ego. Vivre dans un organisme corps-mental crée inévitablement de 

la douleur.

La Distinction Essentielle

Si la douleur est inéluctable, la souffrance est optionnelle. On peut s'en libérer sans s'extraire de son incarnation, ce qui serait absurde.

La Maya

Cesser de s'identifier à ce qui se manifeste dans la personne que nous croyons être, fiction créée par la Maya, l'illusion cosmique.

La dignité humaine vient de ce que l'être humain est une émanation, une manifestation du divin (ISHVARA). Le jeu divin qui fait croire à l'homme qu'il 

est séparé de Dieu s'appelle le Lila.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Le Chemin de la Libération

01

Pratyahara : L'Introspection

Tourner ses sens vers l'intérieur par la méditation et l'observation 

continue. Prendre conscience de ses comportements pour les faire 

tomber, en remplaçant les concepts personnels par des concepts 

védantiques.

02

Le Dépouillement de l'Ego

On ne tue pas l'ego, on le purifie. Sans ego, impossible d'exister sur 

terre. On met à distance nos conditionnements et on cesse de 

prendre au sérieux nos pensées, comportements et affects.

03

Karma Yoga : Le Yoga de l'Action

Questionner l'action et le libre-arbitre. Mettre tous nos efforts dans 

l'agir, mais lâcher l'idée de réussite. Laisser à Ishvara la présentation 

des fruits de nos actions.

04

L'Aspect Dévotionnel

Offrir toutes nos actions au divin. Agir pour la beauté du geste, sans 

crispation, déception ou attente. Cette pratique est une libération en 

soi.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Jnana Yoga : Le Yoga de la Connaissance

Le védanta propose un yoga de la connaissance appliquée dont le but est le divin 

lui-même. Cette connaissance n'est pas un ensemble de savoirs intellectuels, mais 

une réalisation vivante.

Les Étapes de la Révélation

1. Le vécu d'un pouvoir transcendant où le monde apparaît comme un rêve, le 

rêve de Dieu

2. La conscience que tout est Brahman, incluant notre monde d'illusion

3. L'expérience d'ANANDA, la béatitude, sentiment de plénitude unique

4. La compréhension que tous les objets du monde sont faits de la texture de la 

conscience universelle

La Bhagavad Gītā

Ce texte valorise l'action. Il n'est pas 

question de non-agir. Chacun réalise ce qui 

est prévu pour lui selon son caractère et ses 

talents. Un brahman étudie et enseigne, un 

soignant soigne, un artisan crée.

La personnalité se dissout comme une statue de sel dans l'eau. Le « je » ne revendique plus rien pour lui-même. Cette humilité est mauvaise 

pour l'ego, mais libératrice pour l'être.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Qu'est-ce que le SOI et la Conscience ?

1

PARATMAN - PARABRAHMAN

Le Suprême Soi, au-delà de l'être et du non-être, inconnaissable

2
ATMAN - BRAHMAN

Sat, Chit, Ananda - Le divin en soi, de même nature que Brahman

3
L'ESPRIT

L'intellect qui connaît le Soi, vient d'ailleurs, double origine de l'homme

4
L'ÂME (Manas)

Le mental, pensées par images, commun avec les animaux

5
LE CORPS

Instincts et pulsions, animalité première

La Conscience pure, sans objet, est le témoin qui perçoit sans être impliqué dans la manifestation. Elle est la lumière qui rend possible toute expérience. Elle 

ne peut être elle-même perçue, mais elle éclaire tout.

« Elle est la source de la connaissance. La Conscience en elle-même est un acte sans commencement, sans attribut et sans causes. Un processus hors 

causalité, elle ne dépend que d'elle-même pour être et pour exister. »

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma


preencoded.png

Perspectives Psychanalytiques

Swami Prajnanpad

Maître d'Arnaud Desjardins, il pratiquait 

les « lying », méthode proche de la 

psychanalyse freudienne. Le disciple est 

invité à éclaircir ses fonctionnements 

psychiques avec prise en compte de 

l'inconscient. Point de vue original : la 

quête du Soi passe par une 

extériorisation consciente des pulsions 

refoulées, traumas et désirs mal dirigés.

Carl Gustav Jung et le SOI

Jung perçoit Brahman comme un « 

méga-sujet » présent à l'échelle 

cosmique, avec lequel coïncide le sujet 

individuel dans sa dimension 

transcendantale, le Soi (Âtman). Il 

formule son modèle d'un inconscient 

originel, non produit du refoulement, 

mais producteur de toutes les formes 

de l'expérience.

Yoga Nidra de Satyananda

Dans la tradition de l'ashtanga yoga, 

cette pratique propose de faire 

remonter à la surface des contenus 

subconscients chez le disciple en 

relaxation profonde, permettant prise 

de conscience et libération de ce qui 

trouble la sérénité.

Ces approches montrent comment la tradition védantique dialogue avec la psychologie occidentale, enrichissant mutuellement les deux 

perspectives sur la nature de l'être humain et son chemin vers la libération.

https://gamma.app/?utm_source=made-with-gamma

	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4
	Diapositive 5
	Diapositive 6
	Diapositive 7
	Diapositive 8
	Diapositive 9
	Diapositive 10

